

سیاوش خالف گلناز طاهری محد غزالی محال فرید فرانه قدیانلو البز کاظمی لیلا کیوان سیاوش نقشدندی محمودرضا نور بخش

Mohammad Ghazali Samane Gholamnejad Alborz Kazemi Leila Keivan Siavash Khaef Siavash Naghshbandi Mahmoodreza Nourbakhsh Golnaz Taheri

Opening Reception: January 24 | 16:00-21:00 Bavan Gallery is closed on Saturdays Address: No.7, Abdeh St., Larestan St., Motahari St., Tehran Tel: 02188803356

تحران، خیابان طرحی، خیابان لارستان، خیابان عبده، پلاک ۲ تلفن: ۲۱-۸۸۸۰۳۳۵۹ گشایش: جمعه بخوشن سانت: ۲۱:۰۰ تا ۲۱:۰۰

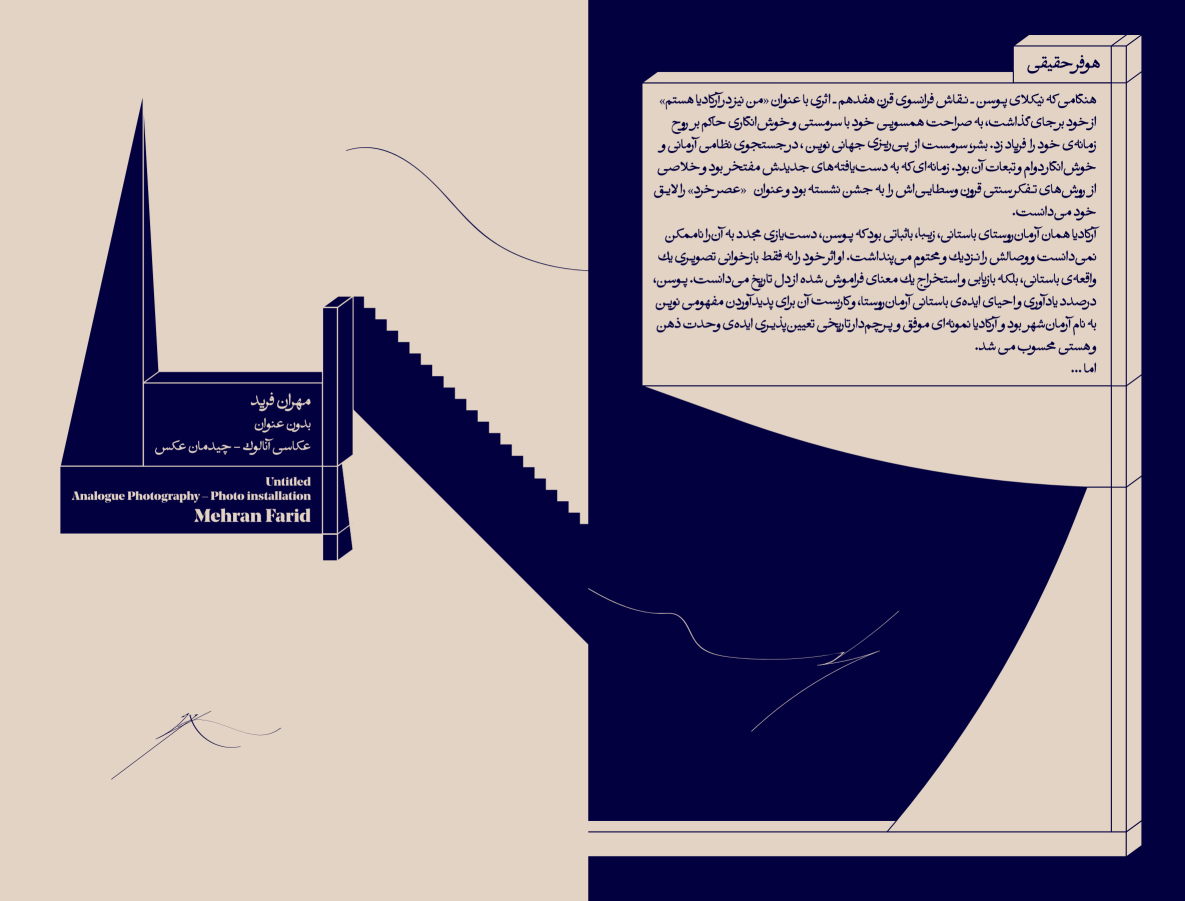
گشایش: جمعه نیجمن ساعت: ۱۶:۰۰ تا ۱۰:۰۰ ساعت کار گالری درسایر روزها: ۱۰:۰۰ تا سا گالری شدیها تعطیرات

**Mehran Farid** 

**Farzane Ghadyanloo** 

**×** 2020





همه چیز آنطورکه پوسن نویدش را برای بشرمی داد پیش نوفت. انسان زمان را مقوله ای درگذر و بی کزند می پنداشت و تاریخ را راه حلی بی نقص برای ثبت هرآنچه زمان بر انسان می گذراند. اما زمان نه تنها می گذشت، بلکه ماهیت خود را نیز بر چیزها تحمیل می نمود و فرسایش تدریجی و در پس آن فراموشی، ارمغان شوم ایس گذران به ظاهر بی خطر بود. تاریخ هم به عنوان حافظه ی زمان، ضعیف، کوتاه مدت و سلیقه ای عمل می کرد. بدین صورت، معنا خدشه می پذیرد و زمان و تاریخ بی آنکه بدانند مبدل به تنه ای واحد در آتش همواره روشن معنا سوزی می کردند. در واقع، اشتباه محاسباتی انسان در شناخت ماهیت زمان و ابداع ناکارآمدش برای بایکانی آن، یعنی تاریخ، منجر به کوچانده شدن تدریجی انسان از وضعیت طبیعی محاط به فضایی ناشناخته شد که ذهن تمامیت خواه بشر حکمران مقتدر آن بود. بشر در دیالکتیکی خود ساخته و با توهم پرکردن کسل ها، مدام از این سوی نمودار به سوی دیگرمی رفت و در این پنبه شده می یافت. شده می یافت.

ذهنیت اقتدارگرای بشر به قصد مصادره و تصاحب آرمان جمعی، با ارائه ی تعاریف جدید از مفاهیم، به وسعت گسل میان ذهن و هستی دامن زد. مفاهیم همان ها بودند ولی با تعاریف و کار کردهایی متفاوت. معنا رنك انتزاع به خود گرفت و واقعیت دست نیافتنی تر از هروقت دیگرشد. این چنین است که تاریخ امری تجدید پذیر و محکوم به تکرار می شود و مجال عبرت از اوسلب می گردد. آرمان قالب تهی می کند و از آن تنها جز حروفی که تشکیل کلمه ای را در فرهنك لغتی می دهند، چیزی برجای نمی ماند و به امری محال و دست نیافتنی بدل می گردد که انسان معاصر تنها می تواند به سوی آن «بی نهایت»، میل کند. اینک آرمان مبدل به ابزاری گشته است که از آن تنها برای برآورد فاصله مان با آن چه نیستیم و انگار الزامی هم نیست که باشیم، استفاده می شود. فاصله ای زیاد که پوسن، خوش انگارانه نادیده اش می گرفت و در پی ایجاد هم پوشانی معنایی و عینی میان دومفهوم به انتزاع رفته ی آرمان و واقعیت بود.

عکاسی نیز به قصد کشف امکانات بیشمار واقعیت و به قصد گستردن حدود شناخت از آن، پا به میدان گذاشت و درسودای برساخت واقعیتی آرمانی و اخذ روی برداشتی بی کم و کاست از آن واقعیت یکه، ناخواسته مولد جایکزینی بی همتا برای همان واقعیت شد. عکاسی به مثابه ی اسباب بازی جدیدی برای ذهنیت تمامیت خواه بشرونه تنها نتوانست ترسیمی دقیق از جهان هستی در پیوستارمکانی اش ایجاد کند، بلکه با تکه تکه کردن آن واقعیت یکه، گسست موجود میان لحظات را بیش از هر زمان دیگری نمایان کرد.



سمانه غلامنژاد عمومي خصوصي عكاسي ديجيتال

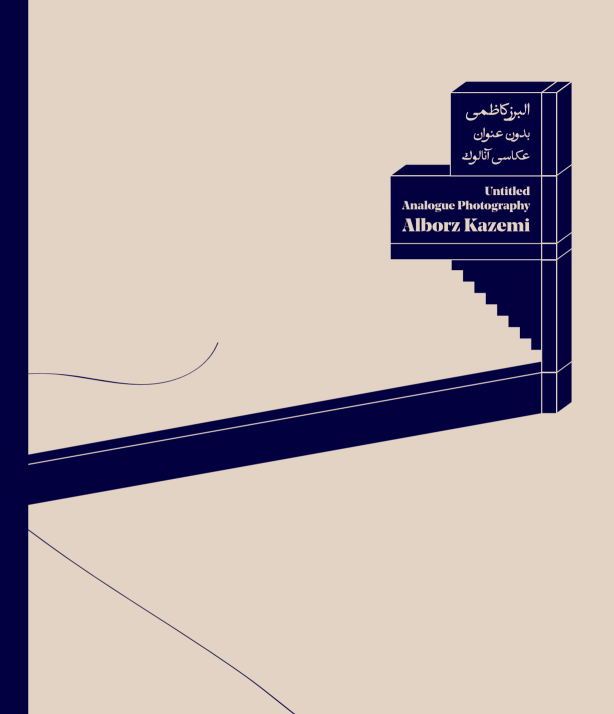
Private Public Digital Photography Samane Gholamnejad Nothing went according to Poussin's vision of the future of humanity. Enlightenment saw Time as an innocuous and transient and defined History as a flawless tool to record how Time affects human life. But Time didn't just pass; rather, it left its mark on things. Attrition and forgetfulness was the outcome of this seemingly innocuous passage. As a memory of Time, History was fallible, short-lived, and selective. Thus, meaning was soiled and, without knowing it, Time and History joined hands to render things meaningless.

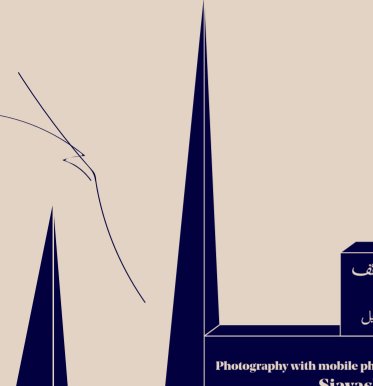
In truth, Enlightenment misrepresented the essence of Time and invented an archive – history – which gradually forced human beings to migrate from their natural state to where the totalitarian mentality reigned supreme. In a self-made dialectic, and with the illusion of filling the gap between mind and matter, the Age of Reason was going from one end of the spectrum to another, and gained nothing in the process.

The authoritarian mentality affected a fissure between cogito and existence to confiscate and conquer utopia and to define ideals anew. Concepts were the same as before but seen in a new light and assigned new functions. Meaning became an abstraction and reality less and less accessible. Thus, history becomes cyclical and doomed to repeat itself without giving us anything. Utopia loses its thrust and becomes a word in the dictionary, nothing remains of it except an impossible objective that modern human beings can only reach in "infinity." Utopia became a tool to gauge our distance from what we are not and there is no necessity to reach it. This affected distance, which Poussin optimistically ignored, was to bring objective and subjective unity to the two concepts of utopia and reality gone abstract.

Photography emerged as a way to discover the infinite capacities of reality and to feel the limits of its understanding. It revealed a desire to construct a utopian reality by arriving at an exact impression of that singular reality. However, it unwittingly created an alternative reality. Photography became a new toy in the hands of the totalitarian mentality. It was unable to offer an image of existence in connection with its spatial reality but to fragment that singular reality more than ever to reveal the gap between moments.

When 17th century French painter Nicolas Poussin created "Even in Arcadia, there am I" he clearly aligned himself with the spirit and optimism of the times. Overzealous with establishing a new world, Enlightenment was after a utopian and optimistic order. This was an era basking in its achievements and celebrating its liberation from the confines of the Middle Ages and giving itself the title of the Age of Reason. Arcadia was that idyllic village Poussin yearned for and thought accessible. He saw his work not only as a new visual rendering of a historical past but as reestablishing and angling a forgotten meaning from the depth of history. Poussin attempts to recall and resuscitate the idyllic pastoral scene was to utilize it to create a new concept of Utopia and Arcadia, the second representing the idea of the unity of mind and matter. But ...

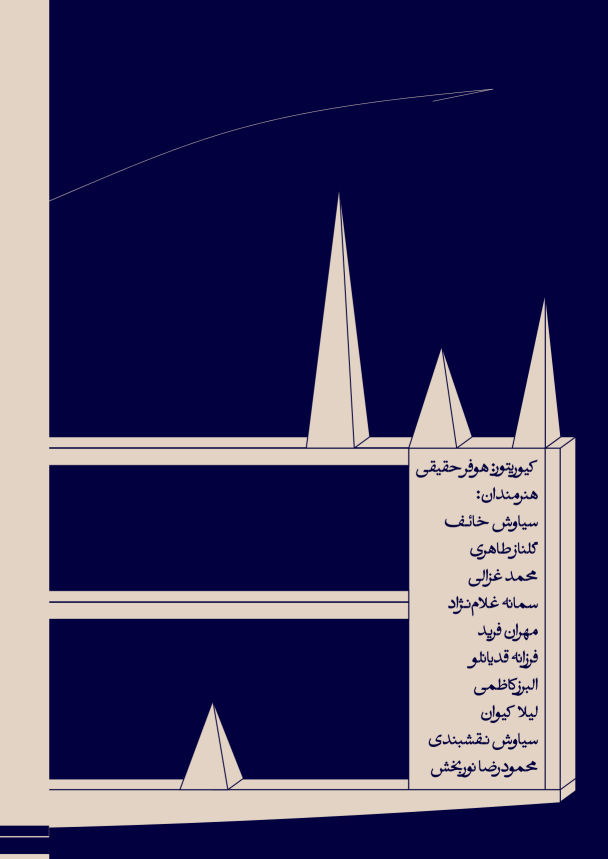




**Echoes** Photography with mobile phone camera Siavash Kha'ef

حضور انسانی از محیط بصری اطراف ما فاصله می کیرد. مکانها از هرگونه بار توصیفی، بیانی ومعنایی تهی می شوند. آنها فاصله می گیرند تا چشم اندازی شوند از تجربه ی مواجهه ی ما با پیرامون. آنکاه انتزاع شکل کرفته درتصویرآن چشمانداز حضور انسانی را به دورترین نقطهی ممكن پرتاب مى كند. اين تصوير پژواكهايي را با خود همراه دارد كه از رهكذرتقليل، حذف ومواجهه بارد ونشان به دست مى آيند. دراين ميان جستجو براى تسخير اشباحى ازمعانی آغاز می شود که مدام به دور تصویر می پیچند، و آنچه می ماند تبلوریك غیاب زاینده است در پیوند با واقعیت، نگریستن بی پایانی که تصویر یك چشم انداز از ما طلب مي كند مي تواند دردل فقدان ميل وشور را به دست آورد اكر پيژواكها را رديايي كنيم.

In these images, human presence is abstracted from our visual environment. Geographical spaces become empty of expressive, verbal, and signifying content. They abstract themselves to open a vista for our raw encounter with our environment. The abstracted vista will then throw human presence to the farthest distance possible. Through reduction, erasure, and encounter, this image produces echoes. In this midst, the search for meaning that forms around the image in ghosts starts, and what remains is the crystallization of generative absences in connection to reality. This vista asks us to look and generates passion and yearning in the midst of lack, should we trace the echoes.





فرزانه قدیانلو فرش خیابان عکاسی دیجیتال

Street Tapestry
Digital Photography
Farzane Ghadyanloo

مجموعه ی فرش خیابان حاصل پرسه زدن های کاه و بی کاه درخیابان های دور و نزدیك تهران است. این مجموعه نیزهمچون پنج شنبه ها ادامه خواهد داشت و هدف آن ترسیم چهره ی واقع کرایانه شهر درساعات مختلف سال های اخیراست.

ازلحظه ای که از خانه بیرون می آیم تا لحظه ی برگشت با محیطی آکنده از زندگی رو به روهستم؛ سر چهارراه ایستاده ام. پسرکی خردسال که حوصله اش از غیاب مادر سر رفته از کالسکه پیاده می شود و درست وسط خیابان می نشیند. مادر چند قدم آن ورتر از وانتی سیب زمینی می خرد. دانشجویی با راننده ی اسنپ بحث می کند. مردی کله ی چند گوسفند به دست به طرف طباخی می رود. تکهبان بیمارستان آدامس خرسی اش را باد می کند و زنی فیش پرداخت به دست آدرس داروخانه ی مرکزی را از اومی پرسد. موتوری فست فود محل ترمزمی کند و کبوتری که درحال دانه خوردن است پروازمی دهد. زنی با شکم جلوآمده و کیف قرمز به دست گیج و گول دو طرفش را نگاه می کند که گوشی اش زنك می خورد و کسی به تولدی دعوتش می کند. دوره گردی با سیم فازی به جان صندوق صدقات افتاده. دختر و پسری از میان جمع به هم می رسند و چند ثانیه هراسان هم دیگر را محکم در آغوش می گیرند. این تصویر فقط چند دقیقه از خیابان طولانی ولیعصر است، هنوز خورشید غروب نکرده است.

Street Tapestry series is the outcome of roaming Tehran at various times of the day. Much like another series, Thursdays, this one is also a work in progress and it aims to paint a realistic picture of the city in its current time-frame. The moment I step out of the house until the time I come back home. I am faced with a vibrant environment, beaming with life. Standing at the intersection, a small child steps out of her stroller and sits right in the middle of the street. The mother is buying potatoes from a vendor a few feet away. A student is arguing with the driver of a ride-hailing car. A man holding the severed head of several sheep is entering a specialty restaurant. The guard of a hospital is blowing a chewing gum bubble as a prescription-holding woman asks him for the nearest drugstore. The fast-food delivery motorbike breaks for the pigeon picking seeds off the street. A pregnant women holding a red handbag is confused where to go when someone call her on her mobile phone and invites her to a birthday party. A beggar is trying to fish out money from public donation boxes. A young man and a young women reach each other in between people in a crowded street and tightly hug each other apprehensively for a few seconds. These are some of the images of a few moments on Tehran's major thoroughfare – Valiasr Avenue. The sun is yet to set.

میا**وش نقشبندی** بشآمد مکاسی با موبایل وویدئو

Incident Mobile photography and video Siavash Naghshbandi

بعد از چند سال عکاسی روزمره آم با موبایل، به تصاویری برخوردم که ناخواسته خلق شده بودند. بعد از عکاسی عکسی دیگر به اشتباه زاییده شده بود که نتیجه ی دنیای پر تصویرامروزی ست. هوش مصنوعی در ابتدای راه شناخت انسان، تصاویری را خلق میکند که تلاش برای بازنمایی حقیقت دارد و در هر بار تولید به شکل اتفاقی تصویری از نخچه پیش تر یادگرفته خلق میکند.

After several years of taking pictures with my mobile phone camera on a daily basis, I stumbled on an image taken accidentally, an image born through a mistake, which is the inevitable outcome of our image filled world. In its early attempts to gather information on human beings, artificial intelligence created images that wanted to represent reality, and in its every reproduction, it accidentally recreated an image from what it had previously learned.

Curator: Hoofar Haghighi
Artists:
Mehran Farid
Farzane Ghadyanloo
Mohammad Ghazali
Samane Gholamnejad
Alborz Kazemi
Leila Keivan
Siavash Khaef
Siavash Naghshbandi
Mahmoodreza Nourbakhsh
Golnaz Taheri

Graphic Design: Studio Tehran (Art Director: Farhad Fozouni, Graphic Design: Jamshid Dejagah, Sina Sarmadi) Edit:Talayeh Polsangi Print and Production: Danial Sazan



Tehran, the Bust of Sa'di Analogue photography

## Mahmoodreza Nourbakhsh

این مجموعه، بخش پنجم از سری فقدان است که از سال ۱۳۹۰ به صورت دورهای اما پراکنده شکل گرفته. در فقدان، عامدانه تلاش شده که از ترکیب متن و عکس، ایده هایی که در ذهن نگارنده است، به شکل بصری و معنایی به بستر عکس بیفزاید. در این بخش علی رغم فصل های گذشته اش (او، جمعه، بیلبوردها، اشیا،) بستر عکس از چشم اندا زشهر یا منظره فاصله گرفته و در فضایی شخصی و ذهنی خلق شده است. فضایی که تمثیلی انتزاعی از تحمل تهران بودگیست، بودن در شهری امروزین، که هم چون بسیاری از شهرها در زندگی معاصر، شهروندان با دارههایی آشنا از جمله مسکن، آرامبخش، خواب آور و ... برای تحمل امروز و امشب و تاب آوردن فردا همراه هستند.

قدما می *گ*فتند شعرالتیام روح است و دوا مرهم درد تن، اما کویی امروز؛ التیام روح دیکر معنایی جز دوام تنان<sup>ه</sup> ندارد و در تهران، از سرسعدی به پایین، تا ناصر خسرو، تمثیلی از این واقعیت است.

این چند تصویر کمترازمشتی داروهستند و چند مصراع شعوکه طبعی خروار آن را عاقلان دانند.

نام داروها: كلرودياز پوكسايد، ژلوفن، ادويل، آلپرازولام (زاناكس)، شياف ديكلوفناك، استامينوفن كدئين، پماد سوختكي

This is the fifth installation of Foqdan ("Lack") series which I started in 2011 and have been working on periodically and sporadically. In Lack I have tried to combine text and photographs, as well as ideas in the mind of the writer of the text, to bring a new visual meaning to the image. Contrary to past installations ("Him/Her," "Thursday," "Billboards," "Objects"), in this fifth installation I am not directing the camera to urban or extra-urban landscapes but on an inner, mental space that is an abstract metaphor for enduring life in Tehran. Living in a modern city, much like other cities today, means that citizens are familiar with drugs – pain-relievers, anti-depressants, and sleep aids, etc. – to be able to withstand their conditions today, tonight, and tomorrow.

Our ancestors used to say poetry is the remedy for the soul and drugs for the body. It seems today as if healing the soul has no meaning other than physical continuity. From one end of Sa'di Street to Naserkhosrow is a metaphor for this reality.

These few pictures are but a handful of drugs alongside poems. Drugs used: Clorodispoxzaid, Gelophen, Advil, alprazolam (Xanax), diclofenac, acetaminophen codeine, ointment.

